Aswaja: Jurnal Pendidikan dan Keislaman, Vol. 2. No. 1, 2022. 85-95

Peranan Tasawuf dalam Menghadapi Zaman Millennial

Ina Maryana' & Deden Syarif Hidayatulloh?

1Universitas Pesantren KH Abdul Chalim, Mojokerto, Indonesia: inamaryanal0@gmail.com
2Universitas Telkom, Bandung, Indonesia: dedensy@yahoo.com

Abstract:

Sufism provides a comprehensive understanding of a servant's position before Allah, which
enables a person to live happily in this world and the hereafter. Sufism also plays a significant
role in overcoming the spiritual problems experienced by everyone, as it can cleanse the soul of
impurities and elevate human dignity to the pinnacle of victory. In the current industrial
revolution era, social crises are on the rise and social interactions are dwindling. Many teenagers
spend most of their time only with smartphones, which poses a significant problem that requires
the right solution to maintain spiritual balance. As the core of Islamic teachings, Sufism can solve
these problems. The literature research on the role of al-Ghazali's Sufism in facing the millennial
era reveals that the fundamental human problem in this era is a spiritual void that leads to a
moral crisis. Therefore, Sufism is essential in guiding humans to find God, eliminating the sense
of emptiness that humans feel in this millennial era, and restoring the lost spiritual values. In
this research, a multidisciplinary or interdisciplinary approach emphasizing normative-
theological, psychological, and sociocultural approaches is used to gain a more comprehensive
understanding of the role of Sufism in this millennial era.

Keywords: Al-Ghazali; sufims; Millennial Age.

Abstrak:

[Imu tasawuf memberi pemahaman kepada kita agar memahami sepenuhnya kedudukan
seorang hamba di hadapan Allah untuk hidup bahagia di dunia dan akhirat atau menuju
kebahagiaan abadi. Tasawuf memiliki kedudukan, peran dan manfaat yang besar dalam
mengatasi permasalahan rohani yang dialami setiap orang. Sebab tasawuf ibarat pancaran
cahaya yang bersinar, yang dapat membersihkan jiwa dari kotoran, mengangkat martabat
manusia ke puncak kemenangan. Terutama di jaman revolusi industry sekarang ini di saat krisis
social mulai terjadi dimana interaksi social mulai menipis dan banyak remaja yang
menghabiskan waktunya hanya dengan smartphone. Hal ini menjadi permasalahan yang sangat
besar dan membutuhkan sebuah solusi yang tepat sehingga kita tidak mengalami kemelut dalam
kerohanian. Tasawuf merupakan dimensi esoterik dan sebagai inti ajaran Islam dikatakan
mampu menawarkan solusi atas permasalahan tersebut. Dengan demikian tujuan dari
penelitian ini adalah untuk mengkaji lebih lanjut mengenai peranan tasawuf al-ghazali dalam
menghadapi zaman millennial. Metode penelitian adalah penelitian kepustakaan. Dalam metode
ini, penulis merujuk pada literatur yang berbeda dan mengkaji berbagai isu kontemporer
dengan pendekatan multidisiplin atau interdisciplinary, menekankan pendekatan normatif-
teologis, psikologis dan sosiokultural. Hasil dari penelitian menunjukan bahwa masalah yang
mendasar manusia di era millennial ini adanya kekosongan spiritual yang berujung pada krisis
moral. Sehingga Tasawuf berperan penting dalam membimbing manusia untuk menemukan
Tuhannya, menghilangkan rasa hampa yang dialami manusia di jaman millennial ini,
mengembalikan nilai-nilai spiritual yang hilang.

Kata Kunci: Al-Ghazali; Tasawuf; Zaman Millennial.

https://guru-aswaja.com/ejurnal/index.php/aswaja/index



Aswaja: Jurnal Pendidikan dan Keislaman Vol 2 No. 2 (2023): 85-95 86

1. Pendahuluan

Zaman millennial memberikan dampak yang besar bagi kehidupan. Dilihat dari
dampak positifnya, segala aspek kehidupan manusia dari berbagai bidang dapat dengan
mudah diwujudkan, baik dari segi fasilitas dan kegiatan yang menunjang kehidupan
kelangsungan hidup.

Sedangkan dari sisi negatifnya Hidup menjadi semakin kompetitif dan
persaingan semakin intensif, menyebabkan stres dan frustrasi yang luar biasa bagi
banyak orang. Kaum millennial secara implisit menganut dan mengikuti gaya hidup
materialistis, kapitalis, hedonistic, dan individualistis. Untuk meminimalisir hal
tersebut, umat manusia harus disirami dan dicerahkan oleh nilai-nilai ajaran Islam yang
penyempurna annya terdapat pada ajaran tasawuf (Solihin & Rosyid, 2004: 16).

Pada titik inilah tasawuf berperan penting untuk menjadi rujukan dan solusi bagi
berbagai persoalan zaman ini. Tasawuf merupakan khazanah keilmuan yang berperan
tersendiri dalam membimbing manusia agar tidak menyimpang dari kodrat. Pada
dasarnya tasawuf menitikberatkan pada penyucian jiwa semurni mungkin agar manusia
bisa dekat dengan Tuhan. Ada beberapa tahapan penyucian jiwa yang harus dilalui agar
menjadi pribadi yang kuat dengan iman yang kuat dan akhlak yang baik (Nulyanti, 2015:
119).

Kecenderungan manusia untuk mencari nilai-nilai ketuhanan kembali menjadi
bukti bahwa manusia pada hakekatnya adalah makhluk rohani dan jasmani. Sebagai
makhluk fisik, manusia membutuhkan sesuatu yang material, tetapi sebagai makhluk
spiritual, manusia membutuhkan sesuatu yang tidak berwujud atau spiritual. Hal ini
sejalan dengan kecenderungan ajaran sufi yang lebih menekankan aspek spiritual
selaras dengan fitrah manusia sebagai hamba tuhan (Asmaran, 2012: 17).

Pada dasarnya manusia Orang sering didorong oleh dorongan pribadi dan tidak
dapat mengendalikan keinginan mereka atau yang disebut dengan nafsu. Gaya hidup
seperti itu, menurut Al-Ghazal, membawa manusia pada kehancuran moral. Nafsu
adalah potensi yang diciptakan Tuhan dalam diri manusia untuk memungkinkan
mereka menjalani kehidupan yang lebih maju penuh kreativitas dan semangat. Benar
bahwa keinginan manusia memiliki kecenderungan baik dan buruk seperti yang
dijelaskan dalam Al-Qur'an. Nafsu itu baik bila dibersihkan dari sifat-sifat tercela dengan
menanamkan nilai-nilai dan ajaran agama sejak dini sehingga sifat jahat nafsu dapat
dikendalikan (Pangestu, 2019: 280).

Penerapan ajaran tasawuf dalam kehidupan sehari-hari menciptakan lingkungan
yang kondusif dan bermoral. Salah satunya adalah konsep takhall, yaitu menjauhkan diri
dari segala sesuatu yang mungkin menjauhkan seseorang dari Tuhan. Atau dapat
diartikan sebagai menguras atau membersihkan sifat-sifat yang tercela. Seperti hubb ad-
dunya (cinta dunia), keserakahan, ujub, riya, takabur, keserakahan, dan sumah. Melihat
situasi ini, peran tasawuf sangat dibutuhkan. Tasawuf, salah satu khazanah intelektual
[slam, yang kehadirannya saat ini semakin dirasakan perlu. Secara historis, tasawuf
telah menjaga dan menuntun perjalanan hidup manusia menuju keselamatan di dunia
dan akhirat.

Adapun hasil penelitian yang relevan dengan penelitian ini adalah sebagai
berikut: Untuk mengatasi persoalan dalam pendidikan akhlak, maka diperlukan
reorientasi pendidikan ke arah holistik dengan penanaman nilai-nilai spiritual
keagamaan (sufistik) melalui penyucian diri dan perasaan akan kehadiran Allah dalam

Ina Maryana & Deden Syarif Hidayatulloh/ Peranan Tasawuf Dalam Menghadapi Zaman Milenial



Aswaja: Jurnal Pendidikan dan Keislaman Vol 2 No. 2 (2023): 85-95 87

setiap aspek kehidupan. Pemecahan masalah ini akan menjadikan integrasi vertikal
penyerahan diri terhadap Allah dan dimensi dialektik secara horizontal terhadap
kemanusiaan dan lingkungan. Oleh karena itu, hal ini akan dapat difahami bahwa nilai-
nilai sufi stik tidak dapat dipisahkan dari pemecahan masalah-masalah pendidikan
(Kurniawan, 2016: 2). pemikiran Sayyed Hossein Nasr dimana tasawuf yang berperan
dalam kehidupan manusia modern adalah tasawuf yang mempertahankan integritas
nya dan kemurniannya sendiri. Sofisme tersebut harus dapat melawan kekuatan-
kekuatan dahsyat yang saat ini terlihat dimana-mana (Nurhasanah, 2017: 2). Pengaruh
dari kecanggihan teknologi, gemerlapan dunia akibat kemajuan industri dan
berkembangnya ilmu-ilmu barat yang bersifat rasionalis, sekularis, dan materialistis
sangat menutupi mata hati orang mukmin. Terdinding mata hati dan pikiran dalam
memahami Hakikat Ilahiyyah. Kegunaan tasawuf di era modern ini ialah untuk
memperbaiki hubungan kita dengan Allah dan Rasul, dan hubungan baik kita dengan
sesama hamba Allah dan makhluk-Nya (Handoyo, 2021: 14-42).

Dalam situasi saat ini, penting untuk memahami dan menerapkan nilai-nilai yang
terdapat dalam tasawuf, sehingga dapat menjadi pedoman hidup manusia di milenium
ini. Ketika kehidupan spiritual tertanam, orang memiliki pendapat sendiri tentang diri
mereka sendiri tentang arti kaya atau miskin, tinggi atau rendah, mewah atau kecil.
Orang yang telah memasuki kehidupan spiritual tidak berubah dengan mengenakan
pakaian wol atau pakaian yang terbuat dari simbol kekuasaan.

2. Method

Penelitian yang dilakukan dalam konteks ini adalah penelitian kepustakaan. Ada
empat karakteristik utama dari penelitian kepustakaan, yakni: 1) penelitian ini
mengakses teks atau data numerik sebagai sumber utama data, bukan berdasarkan
pengamatan langsung atau pengalaman mata yang melibatkan kejadian, orang, atau
benda, 2) data pustaka yang digunakan sudah tersedia dalam kondisi siap pakai, 3) data
pustaka yang digunakan biasanya bersifat sekunder, dan 4) data pustaka yang
digunakan tidak terikat oleh waktu dan ruang karena data tersebut telah tertulis dan
tersimpan dalam arsip. Oleh karena itu, dalam penelitian ini, metode penelitian
kepustakaan digunakan untuk mengumpulkan dan menganalisis data (Hamidi, 2007)

3. Hasil dan Pembahasan
Problematika Masyarakat di Era millennial

Masyarakat millennial atau masyarakat modern yang cenderung materialistis
dan rationalistic (M. Amin Syukur, 1999: ix)., yang seringkali menghasilkan kekosongan
mental dan stres pada individu karena kehilangan pandangan Ilahi. Pandangan yang
berlebihan terhadap ilmu pengetahuan dan teknologi, serta penekanan yang terlalu kuat
pada rasionalitas dan positivism, dapat menyebabkan penurunan nilai-nilai budaya dan
kehilangan nilai-nilai dasar manusia. (Silawati, 2015: 118). Perkembangan ilmu
pengetahuan dan teknologi modern dimulai sejak masa Renaisans, yang merupakan
lahirnya semangat modern dalam perubahan ide dan institusi, dan telah membentuk
pandangan dan tatanan masyarakat modern seperti yang kita alami saat ini (Bertand
Russell, 2022: 732; Ahmad Tafsir, 2001: 125-126).

Masyarakat modern cenderung mengandalkan sains dan teknologi dalam
menjawab segala permasalahan hidup. Namun, di balik kemajuan teknologi yang luar
biasa, masyarakat modern juga menghadapi masalah kompleks seperti kesenjangan

Ina Maryana & Deden Syarif Hidayatulloh/ Peranan Tasawuf Dalam Menghadapi Zaman Milenial



Aswaja: Jurnal Pendidikan dan Keislaman Vol 2 No. 2 (2023): 85-95 88

sosial, masalah lingkungan, krisis moral, dan perpecahan sosial. Sebagian besar masalah
ini disebabkan oleh pandangan dunia materialistis dan individualistic yang diadopsi
oleh masyarakat modern. Pandangan ini cenderung mengutamakan kepentingan
individu daripada kepentingan bersama, sehingga membuat masyarakat modern
menjadi kurang peduli terhadap lingkungan dan keberlangsungan hidup bersama.

Dalam konteks ini, sebagian orang percaya bahwa pendekatan yang lebih holistik
dan spirituals dapat memberikan solusi yang lebih baik bagi masalah kompleks yang
dihadapi oleh masyarakat modern. Berdasarkan pemikiran ini, kita perlu kembali ke
nilai-nilai budaya dan spiritual yang telah lama tertanam dalam masyarakat untuk
menemukan keseimbangan dan harmoni dalam kehidupan. Pemikiran ini bukan berarti
menolak kemajuan teknologi, namun mengajak masyarakat modern untuk lebih bijak
dalam memanfaatkannya.

Namun, nihilisme ini juga menyangkal nilai-nilai dan keyakinan yang telah
dipegang selama ini oleh manusia. Oleh karena itu, Nietzsche berpendapat bahwa
manusia harus mencari nilai-nilai baru yang dapat menggantikan nilai-nilai yang telah
hilang. Perkembangan pemikiran ini memberikan dampak yang signifikan pada
masyarakat modern saat ini. Masyarakat modern cenderung mengabaikan agama dan
lebih memilih untuk mengandalkan sains dan teknologi dalam memahami dunia dan
mengatasi persoalan hidup. Sains dan teknologi dianggap sebagai cara terbaik untuk
menemukan solusi atas berbagai masalah sosial dan lingkungan. Namun, pendekatan ini
tidak selalu memberikan jawaban yang tepat, terutama dalam hal-hal yang tidak dapat
diukur secara ilmiah seperti nilai-nilai moral dan spiritual. Oleh karena itu, penting
untuk mempertimbangkan kembali peran agama dan nilai-nilai spiritual dalam
kehidupan manusia, terutama dalam menjaga keseimbangan antara kemajuan material
dan nilai-nilai kemanusiaan yang abadi.

Hamka menyajikan terapi alternatif untuk masalah spiritual manusia modern
dengan mengajak untuk mempelajari dan mengamalkan nilai-nilai tasawuf. Menurut
Hamka, nilai-nilai tasawuf merupakan satu-satunya yang mampu memberikan jawaban
atas kebutuhan spiritual manusia modern. Dalam tasawuf, solusi atas keadaan ini tidak
dapat dicapai secara optimal dengan mencarinya hanya pada kehidupan lahiriah, karena
kehidupan lahiriah hanyalah cerminan atau hasil dari kehidupan manusia yang diatur
oleh kekuatan-kekuatan fundamental di dalamnya, yaitu akal, nafsu dan kebencian. Oleh
karena itu, Hamka menawarkan belajar dan mengamalkan tasawuf sebagai terapi
alternatif untuk menyelesaikan masalah spiritual manusia modern. Melihat kemajuan
luar biasa yang dilakukan manusia modern di seluruh dunia juga memiliki implikasi
negatif bagi keberadaan manusia, antara lain:

Kehampaan spiritual

Manusia Modern mengalami kekosongan rohani karena mereka telah kehilangan
pandangan akan Tuhan. Akibatnya, masyarakat menjadi mudah stres dan khawatir
karena mereka tidak memiliki arah dan landasan dalam hidup. Gaya hidup materialisme
dan hedonisme, yang tercermin dalam kesuksesan yang bersifat materialistis,
membentuk gaya hidup sehari-hari. Masyarakat memperebutkan kekayaan tanpa
memedulikan hak orang lain, dan menggunakan segala cara untuk memperoleh materi.
Meskipun semua kebutuhan jasmani terpenuhi, kebahagiaan rohani tidak tercapai.
Banyak nilai dan ajaran agama ditolak bahkan dilupakan, padahal itu adalah kebutuhan
spiritual. Karena itu, krisis kemanusiaan muncul sebagai akibat dari semua ini.

Krisis Moral

Ina Maryana & Deden Syarif Hidayatulloh/ Peranan Tasawuf Dalam Menghadapi Zaman Milenial



Aswaja: Jurnal Pendidikan dan Keislaman Vol 2 No. 2 (2023): 85-95 89

Krisis moral yang sedang dihadapi oleh bangsa Indonesia saat ini seharusnya
menjadi perhatian kita semua. Sejarah menunjukkan bahwa agama menjadi bagian dari
ideologi bangsa ini. Namun, fenomena di jejaring sosial seperti pelanggaran HAM,
korupsi, persekongkolan, prostitusi, perdagangan narkoba yang tidak terkendali,
perampokan, bahkan pembunuhan terhadap guru dan ulama, memberikan contoh
betapa rusaknya moral bangsa kita.

Jika kita ingin memantau krisis moral secara lebih luas, kita bisa melihat ke Timur
Tengah di mana pelanggaran HAM seperti pembunuhan massal terhadap anak-anak dan
wanita menjadi hal yang wajar. Di sana, pembantaian, pembunuhan, dan perundungan
menjadi bagian dari kehidupan sehari-hari bagi mereka yang kehilangan moral dan
kemanusiaan.

Peran Tasawuf dalam Mengatasi Problematika Masyarakat Millenial

Tasawuf dalam kehidupan sosial memiliki dampak yang signifikan dalam
memecahkan masalah dan penyakit sosial yang ada. Amalan-amalan yang terkandung
dalam ajaran tasawuf membimbing seseorang untuk mengarungi dunia menjadi pribadi
yang arif, rasional dan profesional dalam kehidupan bermasyarakat (Khoiruddin, 2016:
113-130). Tasawuf sendiri mampu memahami tidak hanya realitas eksternal tetapi juga
realitas internal untuk berinteraksi secara serasi, harmonis dan seimbang dengan
Ubudiyah dan Muamalah berdasarkan nilai-nilai agama Islam.

Seseorang yang dikuasai oleh keinginan pribadi dan tidak mengendalikan
nafsunya biasanya ingin melakukan hal-hal yang negatif, misalnya. menghalalkan segala
cara untuk mencapai tujuan dan kesenangan hidup seseorang. Menurut para sufi,
pemulihan kondisi mental tidak baik jika terapi hanya didasarkan pada aspek eksternal,
oleh karena itu pada tahap awal tasawuf diperlukan praktik spiritual atau praktik yang
bertujuan untuk memurnikan jiwa dari keinginan jahat. Didorong oleh hawa nafsunya,
perilaku manusia hanya diarahkan pada kesenangan duniawi, yang merupakan tabir
antara manusia dengan Tuhan. Oleh karena itu, wujud karya pensucian jiwa para ahli
Tasawwuf berlanjut pada tiga tingkatan, yaitu: Takhalli, tahalli dan tajalli.

Sufisme dalam kehidupan sosial dalam memecahkan masalah dan penyakit sosial
yang ada(Khoiruddin, 2016: 113-130). Amalan-amalan yang terdapat dalam ajaran sufi
menuntun seseorang untuk mengarungi dunia dan menjadi individu yang bijak,
rasional, dan profesional dalam bermasyarakat. Tasawuf sendiri mampu memahami
tidak hanya realitas eksternal tetapi juga realitas internal untuk berinteraksi secara
harmonis dan seimbang dengan Ubudiyah dan Muamalah yang berlandaskan pada nilai-
nilai agama Islam.

Dalam ayat tersebut dijelaskan bahwa seseorang yang didorong oleh keinginan
pribadi dan tidak mengontrol keinginannya cenderung melakukan tindakan negatif,
seperti menghalalkan segala cara untuk mencapai tujuan dan kesenangannya. Menurut
para sufi, pemulihan kesehatan mental tidak cukup jika terapi hanya didasarkan pada
aspek eksternal. Oleh karena itu, pada tahap awal tasawuf, latihan spiritual diperlukan
untuk memurnikan jiwa dari keinginan jahat. Perilaku manusia, yang didorong oleh
hawa nafsunya, hanya diarahkan pada kesenangan duniawi, yang bertindak sebagai
tabir antara manusia dan Tuhan. Dengan demikian, praktik penyucian jiwa oleh para
ahli sufi berlanjut dalam tiga tahap, yaitu: Takhalli, Tahalli, dan Tajalli.

Ina Maryana & Deden Syarif Hidayatulloh/ Peranan Tasawuf Dalam Menghadapi Zaman Milenial



Aswaja: Jurnal Pendidikan dan Keislaman Vol 2 No. 2 (2023): 85-95 90

Takhalli

Takhalli berarti pemurnian kualitas tercela, sifat buruk eksternal dan internal.
Sifat-sifat yang tidak menyenangkan yang mengotori jiwa manusia (hati) termasuk iri
hati, prasangka, kesombongan, kesombongan, keangkuhan, kesengsaraan dan sifat-sifat
yang tidak menyenangkan lainnya, Firman Allah:

Sesungguhnya beruntung lah orang yang menyucikan jiwa itu. dan
Sesungguhnya merugi lah orang yang mengotori nya (QS. Ash-Syams: 9).

Membicarakan sikap atau perilaku tercela itu dalam tasawuf atau akhlaq lebih
penting daripada membicarakan sikap atau perilaku terpuji karena menyangkut
takhliyah (mengosongkan sifat-sifat tercela) sedangkan diisi dengan sifat-sifat terpuji
(tahliyah) menjadi.

Menurut para sufi, pemurnian sifat-sifat yang tidak menyenangkan dianggap
penting karena sifat-sifat tersebut adalah Najis Maknawi (Najasah Ma'nawiyah). Adanya
najis tersebut dalam diri seseorang membuat seseorang tidak mungkin dekat dengan
Tuhan, sama seperti Najis Zati (Najash Suriyah), ia tidak dapat melakukan ibadah yang
disyariatkan oleh Tuhan.

Pembahasan sikap atau perilaku tercela tersebut dalam tasawuf atau akhlaq
beralih ke pembahasan sikap atau perilaku terpuji karena melibatkan upaya tahliyah
(mengosongkan sifat-sifat yang tidak baik) dalam mengisi (tahliyyah) dengan sifat-sifat
terpuji.

adanya maksiat lahir dan batin yang selalu mengganggu jiwa manusia. Terutama,
maksiat batin yang merupakan bagian dari penyakit hati yang membuat tembok tebal
yang memisahkan manusia dari tuhannya. Oleh karena itu, untuk mencapai kebahagiaan
sejati, manusia harus memulai dengan membersihkan maksiat lahir dan batin dari sifat-
sifat yang tidak menyenangkan dan menggantinya dengan sifat-sifat yang terpuji (Zahri
Mustafa, 1976: 77).

Sikap atau perilaku dalam tasawuf atau akhlak. Dalam hal ini, pembicaraan
tentang sikap atau perilaku tercela lebih diutamakan daripada pembicaraan tentang
sikap atau perilaku terpuji. Hal ini disebabkan karena upaya takhliyah atau
mengosongkan sifat-sifat tercela perlu dilakukan terlebih dahulu sebelum mengisi
dengan sifat-sifat terpuji. HM. Amin Syukur kemudian menjelaskan sifat-sifat tercela
atau penyakit hati yang perlu dihilangkan pada manusia.: (Amin Sukur, 1996: 45-46)

Hasad

Hasad atau iri hati adalah salah satu sifat buruk yang dapat membahayakan diri
sendiri dan orang lain. Seseorang yang memiliki hasad cenderung merasa iri terhadap
keberhasilan atau kebahagiaan orang lain dan berusaha untuk mengurangi keberhasilan
atau kebahagiaan tersebut.

Bahaya dari hasad sangatlah besar, di antaranya dapat memicu tindakan-
tindakan negatif seperti fitnah, Ghibtah, dan permusuhan antara sesama manusia. Selain
itu, hasad juga dapat merusak hubungan sosial, memperlemah ikatan kekeluargaan, dan
memperburuk kesehatan mental seseorang.

Al-Hirshu

Al-hirshu atau keserakahan adalah sifat buruk yang dapat membahayakan diri
sendiri dan orang lain. Seseorang yang terlalu serakah cenderung selalu ingin memiliki

Ina Maryana & Deden Syarif Hidayatulloh/ Peranan Tasawuf Dalam Menghadapi Zaman Milenial



Aswaja: Jurnal Pendidikan dan Keislaman Vol 2 No. 2 (2023): 85-95 91

lebih banyak harta, uang, atau kekayaan daripada yang sebenarnya dibutuhkan.
Akibatnya, seseorang yang serakah dapat terperosok dalam perbuatan yang merugikan
orang lain, seperti berbuat curang, memeras, atau bahkan mencuri.

Bahaya dari al-hirshu sangatlah besar, di antaranya dapat memicu tindakan-
tindakan negatif seperti penipuan, korupsi, atau pemerasan. Selain itu, keserakahan juga
dapat memperburuk hubungan sosial, memicu persaingan yang tidak sehat, dan
merusak keseimbangan dalam kehidupan.

Al-Takabburu

Takabur atau kesombongan adalah salah satu sifat buruk yang dapat
membahayakan diri sendiri dan orang lain. Seseorang yang sombong cenderung merasa
dirinya lebih unggul atau lebih baik dari orang lain dan meremehkan orang lain. Hal ini
dapat membuat seseorang menjadi arogan, tidak mau belajar dari kesalahan, dan tidak
mau meminta maaf ketika melakukan kesalahan.

Bahaya dari takabur sangatlah besar, di antaranya dapat memicu tindakan-
tindakan negatif seperti menghina atau merendahkan orang lain, serta membuat orang
lain merasa tidak nyaman di sekitar orang yang sombong. Selain itu, kesombongan juga
dapat menghalangi seseorang untuk berkembang dan belajar hal-hal baru, serta
memperburuk hubungan sosial.

Al-Ghadlab

Al-ghadlab atau kemarahan adalah salah satu sifat buruk yang dapat
membahayakan diri sendiri dan orang lain. Seseorang yang mudah marah cenderung
sulit mengendalikan emosi dan bereaksi dengan agresif terhadap situasi atau orang
yang membuatnya marah. Hal ini dapat menyebabkan seseorang melakukan tindakan
yang merugikan orang lain, seperti mengucapkan kata-kata kasar atau bahkan
melakukan kekerasan fisik.

Bahaya dari al-ghadlab sangatlah besar, di antaranya dapat memicu tindakan-
tindakan negatif seperti kekerasan, penghinaan, dan bahkan pembunuhan. Selain itu,
kemarahan juga dapat merusak hubungan sosial dan memperburuk kesehatan mental
seseorang

Namun, al-ghadlab juga dapat diatasi dengan cara mengendalikan emosi dan
belajar untuk merespons situasi secara bijak dan tenang. Beberapa metode yang dapat
dilakukan untuk mengendalikan kemarahan antara lain meditasi, olahraga, dan terapi
psikologi.

Riya’ dan Sum’ah

Riya' dan sum‘ah adalah dua sifat buruk yang berkaitan dengan niat dan tujuan
seseorang dalam melakukan sesuatu.

Riya' adalah sifat ingin memperlihatkan kebaikan atau kebajikan di hadapan
orang lain dengan tujuan mendapat pengakuan atau pujian dari mereka. Seseorang yang
memiliki sifat riya' seringkali melakukan kebaikan hanya untuk dilihat dan diakui oleh
orang lain, bukan karena niat yang tulus untuk mendapatkan keridaan Allah SWT.

Sum ‘ah, di sisi lain, adalah sifat ingin mendapat simpati dan dukungan dari orang
lain dengan cara meratapi nasib buruk atau kesulitan yang dialami. Seseorang yang
memiliki sifat sum‘ah cenderung mengeluh dan meratapi nasibnya terus-menerus,
sehingga mencari perhatian dan dukungan dari orang lain.

Ina Maryana & Deden Syarif Hidayatulloh/ Peranan Tasawuf Dalam Menghadapi Zaman Milenial



Aswaja: Jurnal Pendidikan dan Keislaman Vol 2 No. 2 (2023): 85-95 92

Kedua sifat buruk ini dapat membahayakan diri sendiri dan orang lain, karena
tujuan seseorang dalam melakukan kebaikan atau meratapi nasib bukanlah karena
Allah SWT, tetapi hanya untuk memenuhi ambisi atau keinginan duniawi semata. Oleh
karena itu, dalam Islam, diutamakan untuk beramal dengan niat yang tulus hanya untuk
mendapatkan keridaan Allah SWT.

Ujub atau Ta’jub

Ujub adalah sifat kesombongan atau merasa bangga dengan diri sendiri karena
merasa memiliki kelebihan atau prestasi tertentu. Sifat ujub ini dapat muncul dalam
berbagai bentuk, misalnya merasa lebih pandai dari orang lain, merasa lebih kaya, atau
merasa lebih baik dari orang lain dalam berbagai hal.

Sifat ujub seringkali menjadi penyebab seseorang meremehkan orang lain dan
merasa bahwa dirinya lebih baik daripada orang lain. Akibatnya, seseorang dengan sifat
ujub cenderung kurang sabar dalam menerima kritik dan saran dari orang lain, serta
sulit menerima kelemahan diri sendiri.

Dalam Islam, sifat ujub merupakan sifat buruk yang sangat dilarang, karena sifat
tersebut dapat merusak hati dan menghambat perkembangan seseorang dalam
menjalani kehidupan. Sebaliknya, Islam mengajarkan untuk senantiasa bersyukur
kepada Allah SWT atas segala nikmat yang telah diberikan dan tidak memandang
rendah atau meremehkan orang lain.

Tahalli

Tahalli berarti mensucikan atau mempercantik diri dengan sifat-sifat terpuji
dengan taat lahir dan batin (Hasan, 2016: 90-106).

Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) Berlaku adil dan berbuat kebajikan,
memberi kepada kaum kerabat, dan Allah melarang dari perbuatan keji,
kemungkaran dan permusuhan. Dia memberi pengajaran kepadamu agar kamu
dapat mengambil pelajaran (QS. AlI-NAhI: 90).

Tahalli juga berarti menghiasi diri dengan membiasakan sifat, sikap dan
perbuatan yang baik. Senantiasa berjuang, gerakan perilaku selalu selaras dengan
perintah agama, baik secara lahiriah maupun batiniah sesuai dengan kewajiban-
kewajiban ketaatan. Ketaatan eksternal mengacu pada kewajiban formal seperti
melakukan shalat, puasa di bulan Ramadhan, membayar zakat, menunaikan haji, dll.
Sedangkan ketaatan batin berkaitan dengan amanah, dan keikhlasan.

tahalli yang dilakukan dengan menghiasi atau mengisi diri manusia dengan sifat-
sifat yang terpuji, taat secara sempurna baik lahir maupun batin. Pada titik ini
merupakan bagian dari pemenuhan jiwa yang telah dikosongkan dari sifat-sifat yang
tidak menyenangkan. Dengan kata lain, setelah melewati tahap pemurnian diri (takhalli)
dari semua kualitas yang tidak menyenangkan, usaha tersebut harus dilanjutkan ke
tahap berikutnya, yaitu tahalli, untuk mencapai semua kualitas yang bermanfaat.
Termasuk zuhud, qona'ah, sabar, pasrah, mujahada, mengumbar, syukur, ikhlas dan
lain-lain.

Tajalli

Fase tajalli merupakan tahap pendidikan mental yang disempurnakan untuk
memperkuat dan memperdalam pemahaman terhadap materi yang telah dipelajari
pada tahap sebelumnya, yaitu fase tahalli. Kata "tajalli" dalam konteks ini merujuk pada

Ina Maryana & Deden Syarif Hidayatulloh/ Peranan Tasawuf Dalam Menghadapi Zaman Milenial



Aswaja: Jurnal Pendidikan dan Keislaman Vol 2 No. 2 (2023): 85-95 93

pengungkapan cahaya ilahi yang tak terlihat secara fisik, namun dapat dirasakan oleh
hati yang bersih. Pada fase tajalli, individu diajarkan untuk membuka diri dan menerima
pengalaman spiritual yang lebih dalam, sehingga dapat mencapai pemahaman yang
lebih mendalam tentang hakikat keberadaan dan tujuan hidupnya. Melalui pendidikan
mental pada fase tajalli, individu dapat meningkatkan kualitas hidupnya secara spiritual
dan mental (Abdul Mustaqim, 2007: 95). Dalam kitab "Al Insanul Kamil", Sayyid Abdul
Karim bin Ibrahim Jaelani menjelaskan bahwa terdapat empat tingkatan tajalli.
Tingkatan pertama adalah Tajalli Af'Al (perbuatan), yang merupakan tahap di mana
perbuatan seorang hamba lenyap dan hanya ada perbuatan Allah SWT yang menjadi
kenyataan. Tingkatan kedua adalah Af'Al yang hakiki, yaitu perbuatan Allah SWT yang
merupakan hakikat dari segala sesuatu yang ada. Perbuatan manusia, pada hakikatnya,
hanyalah mengikuti sunnah Allah SWT semata. Tingkatan ketiga adalah Sunnah Tullah,
yaitu sunnah atau kebiasaan Allah SWT yang menjadi sebab akibat dari setiap peristiwa.
Terakhir, tingkatan keempat adalah Tajalli Asma (nama), di mana Allah SWT
menyatakan diri-Nya melalui nama-nama-Nya yang agung. Dalam memahami keempat
tingkatan tajalli ini, individu diharapkan dapat mencapai pemahaman yang lebih dalam
tentang keberadaan Allah SWT dan tata cara hidup yang benar dalam mengikuti sunnah-
Nya (Sulaiman dan Yusoff, 2017: 13-24).

Oslad Lag oI5 <l 5

Padahal Allah lah yang menciptakan kamu danapa yang kamu perbuat itu. (Qs
Ash Shafat 37: 96)

Tajalli Asma merujuk pada tahap pengalaman spiritual di mana seorang hamba
mengalami kefanaan (fana) pada saat beribadah atau berdoa kepada salah satu atau
beberapa dari Asma Allah SWT. Dalam Islam, terdapat 99 nama Allah yang disebut
Asmaul Husna. Jika seseorang mengalami kefanaan pada salah satu dari Asmaul Husna
tersebut, kemudian ia berdoa atau memohon sesuatu kepada Allah SWT dengan
menyebut nama tersebut, maka Allah SWT akan memperkenankan doanya. Contohnya,
jika seseorang mengalami kefanaan pada Asma Al-'Alim (Yang Maha Mengetahui) atau
Ar-Razzaq (Yang Maha Memberi Rezeki) dan ia berdoa untuk memperoleh ilmu atau
rezeki, maka Allah SWT akan mengabulkan doanya. Dalam Islam, pengalaman kefanaan
pada Asma Allah SWT dianggap sebagai salah satu cara untuk mendekatkan diri kepada-
Nya dan meningkatkan kualitas ibadah serta keimanan seseorang.

Tajalli Sifat adalah tahap pengalaman spiritual di mana seorang hamba
mengalami kefanaan dengan sifat-sifat Allah yang Maha Sempurna. Ketika seseorang
mengalami kefanaan filosofis secara haqqul yakin, ia merasakan keagungan dari sifat-
sifat Allah tersebut. Pengertian dari Tajalli Sifat hampir sama dengan Tajalli Asma, yaitu
keduanya merujuk pada tahap pengalaman spiritual di mana seseorang mengalami
kefanaan dalam beribadah atau berdoa kepada Allah SWT. Dalam Islam, pengalaman
kefanaan dengan sifat-sifat Allah SWT dianggap sebagai cara untuk mendekatkan diri
kepada-Nya dan meningkatkan kualitas ibadah serta keimanan seseorang.

Tajalli Zat adalah tahap pengalaman spiritual tertinggi di mana seorang hamba
mengalami kefanaan pada Zat yang Wajibul Wujud, yaitu Allah SWT. Ketika seseorang
mengalami kefanaan pada Zat Allah SWT, maka Nur (cahaya) yang hanya dimiliki oleh
Allah SWT terpancar dalam dirinya. Dalam konsep kepercayaan Islam, hanya Allah SWT
yang merupakan Wujud yang Mutlak dan Mahasempurna. Oleh karena itu, pengalaman

Ina Maryana & Deden Syarif Hidayatulloh/ Peranan Tasawuf Dalam Menghadapi Zaman Milenial



Aswaja: Jurnal Pendidikan dan Keislaman Vol 2 No. 2 (2023): 85-95 94

kefanaan pada Zat Allah SWT dianggap sebagai tahap tertinggi dari pengalaman
spiritual dalam Islam.

E. Kesimpulan

Tasawuf adalah upaya mendidik jiwa dan ruh manusia melalui berbagai kegiatan
yang dapat membebaskan manusia dari pengaruh duniawi yang semuanya halus dan
langsung. Tujuannya adalah untuk mengembalikan nilai-nilai spiritual dalam kehidupan
manusia yang terkadang tersendat akibat perkembangan ilmu pengetahuan dan
teknologi yang seringkali tidak seimbang dengan akhlak mulia dan agama sebagai
pedoman utama kehidupan masyarakat. Dalam penerapannya, nilai-nilai tasawuf dapat
mencerminkan akhlak manusia yang mulia dan dekat dengan Tuhan bahkan ketika kita
berada di tengah perkembangan zaman yang tidak dapat kita hindari. Hal ini dilakukan
dengan melawan kehidupan hedonistik dan mengadopsi kehidupan spiritual yang
tercermin dalam martabat wara' (tawadu'), sederhana, ta'abbud (bertakwa), zuhud
(tidak terikat kemewahan), dan nilai-nilai lainnya yang menuntun manusia untuk
menjalani kehidupan yang lebih baik. Oleh karena itu, tasawuf dianggap sebagai suatu
bentuk pendekatan spiritual yang sangat penting bagi kehidupan manusia.

Daftar Pustaka

M. Solihin dan M. Rosyid Anwar, Akhlak Tasawuf Manusia, Etika, dan Makna
Hidup(Bandung: Nuansa, 2004), h. 16.

Nulyanti, “Peranan Tasawuf Dalam Kehidupan Modern,” Tajdid, vol. XIV, pp. 119-142,
2015.

Asmaran, Pengantar Studi Tasawuf(Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2012), h. 17.

Kurniawan, A. (2016). Peran tasawuf dalam pembinaan akhlak di dunia pendidikan di
tengah Kkrisis spiritualitas masyarakat modern. JURNAL YAQZHAN: Analisis
Filsafat, Agama dan Kemanusiaan, 2(1).

Nurhasanah, L. (2017). Peran Tasawuf Dalam Kehidupan Manusia Modern (Perspektif
Sayyed Hossein Nasr). El-Afkar: Jurnal Pemikiran Keislaman dan Tafsir Hadis,
6(2).

Handoyo, B. (2021). Peran Tasawuf dalam Membangun Nilai Keagamaan Masyarakat
Modern. Ta'wiluna: Jurnal I[Imu Al-Qur'an, Tafsir dan Pemikiran Islam, 2(1), 14-42.

M. Hafiun, “Teori Asal Usul Tasawuf,” ]. Dakwah, vol. XIII, pp. 241-253, 2012.

M. Solihin dan Rosihon Anwar, [Imu Tasawuf, (Bandung: Pustaka Setia, 2008), h. 11.

Labib, Memahami Ajaran Tasawuf, (Surabaya: Bintang Usaha Jaya, 2001), h. 11.

Rosihon Anwar, Akhlak Tasawuf, (Bandung: Pustaka Setia, 2010), h. 13.

Abuddin Nata, [lmu Kalam, Filsafat dan Tasawuf, (Jakarta:RajaaGrafindo Persada, 1998),
h. 152.

Harun Nasution, Islam Rasional(Bandung: Mizan, n.d.), h. 59.

Ahmad Sidqi, “Wajah Tasawuf di Era Modern”, dalam jurnal EPISTEME, Vol. 10, No. 1, Juni
2015

M. Amin Syukur, Menggugat Tasawuf, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1999), h. ix

Silawati, “Pemikiran Tasawuf Hamka dan Kehidupan Modern”, dalam jurnal An-Nida :
Jurnal Pemikiran Islam, Vol-40, No,2, (Juli-Agust 2015), h. 118.

Bertand Russell, Sejarah Filsafat Barat dan Kaitannya dengan Kondisi Sosio Pilitik Dari
Kuno Hingga Sekarang, terj. Sigit Jatmiko (dkk), (Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
2002), h. 732.

Ahmad Tafsir, Filsafat Umum: Akal dan Hati Sejak Thales Sampai Capra, (Bandung: PT
Remaja Rosdakarya, 2001), h. 125-126.

Ina Maryana & Deden Syarif Hidayatulloh/ Peranan Tasawuf Dalam Menghadapi Zaman Milenial



Aswaja: Jurnal Pendidikan dan Keislaman Vol 2 No. 2 (2023): 85-95 95

Maryam Jameelah, Islam dan Modernisme, ter. A. Jainuri dan Syafiq A. Mughni, (Surabaya:
Usaha Nasional, 1982), h. 29.

Zahri Mustofa, [Imu Tasawuf (Surabaya: Bina Ilmu, 1976), h. 77.

Amin Syukur, Pengantar Studi Islam (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996), h. 45-46.

Aboebakar Aceh, Pendidikan Sufi Sebuah Upaya Mendidik Akhlak Manusia (Solo: CV.
Ramahani, n.d.), h. 31

Abdul Mustaqim, Akhlak tasawuf (Yogyakarta: Kreasi Wacana, 2007), h. 95.

Rastati, R. (2018). Media literasi bagi digital natives: perspektif generasi z di Jakarta.
Kwangsan: Jurnal Teknologi Pendidikan, 6(1), 60-73.

Simbolon, P. C. (2018). Etos Kerja Generasi Z pada Karyawan Dinas Kependudukan dan
Catatan Sipil Kabupaten Padang Lawas.

Sulaiman, F., & Yusoff, Z. H. M. (2017). Konsep Ketuhanan: Kajian Terhadap Pemikiran
Syeikh Ibn Ajibah dalam Tafsir al-Bahr al-Madid fi Tafsir al-Quran al-Majid.
ALBASIRAH JOURNAL, 7(1), 13-24.

Hasan, M. S. R. (2016). Tasawuf akhlaqi dan implikasinya dalam pendidikan agama Islam.
Urwatul Wutsqo, 5(2), 90-106.

Hamidi.2007.Metode Penelitian dan Teori Komunikasi. Malang: Press Malang.

Khoiruddin, M. A. (2016). Peran Tasawuf Dalam Kehidupan Masyarakat Modern. Tribakti:
Jurnal Pemikiran Keislaman, 27(1), 113-130.

Ina Maryana & Deden Syarif Hidayatulloh/ Peranan Tasawuf Dalam Menghadapi Zaman Milenial



